# IL CONTESTO BIBLICO

# **USI E COSTUMI DELLA BIBBIA**A cura del pastore Franco Citarella

# INTRODUZIONE

## 1. DEFINIZIONI

- Usi e costumi: complesso di tutte le manifestazioni private e pubbliche della vita di un popolo (Zingarelli).
- Usi e costumi biblici: complesso d'abitudini, usanze, ambienti e circostanze che hanno caratterizzato la vita di singoli individui e popoli della Bibbia, particolarmente di quel dì Israele (Giovanni 19:40).
- Occorre ricordare che la Bibbia è un libro d'origine orientale, scritto da orientali in un contesto storico, geografico e sociale orientale (Giobbe 1:1-3).

## 2. LE FONTI

- L'archeologia: innumerevoli scoperte hanno permesso una soddisfacente ricostruzione della vita dei popoli antichi.
- La storia:
- >Storia biblica: è piena d'informazioni e riferimenti sugli usi e costumi soprattutto ebraici (Giudici 11:39-40);
- >Storia secolare: molti scritti storici riportano notizie del tempo di Gesù e d'epoche precedenti;
- >Le usanze attuali dei popoli orientali nonché dell'Israele moderno.

## 3. I PERICOLI

- Il pericolo della generalizzazione: trattasi d'usi e costumi di persone molto diverse tra loro, vissute in un arco di tempo di circa 4000 anni.
- Il pericolo della speculazione: è errato ricavare significati o lezioni spirituali categoriche dando credito a semplici ipotesi, usanze ed abitudini.
- Il pericolo del formalismo: non è possibile dare più importanza all'aspetto formale ed esteriore che a quello sostanziale e spirituale.

# 4. PARTICOLARITA' DEL POPOLO D'ISRAELE.

- Non esiste il Giudeo tipo: benché i membri di una società tendono a somigliarsi, ogni individuo è un'entità a se stante, unica nel suo genere, aspetto, carattere ed abitudini (Giovanni 1:47):
- Il gran pluralismo: Israele non è mai stato un popolo impenetrabile, ma ha subito l'influenza delle culture, lingue, religioni ed abitudini dei popoli circostanti (Geremia 10:1-3);
- Non si può giudicare Israele dalle sue Leggi: la Legge era l'ideale teorico, ma la

pratica e la vita quotidiana erano profondamente diverse (Romani 9:4-7);

- La cultura giudaica non è statica, ma è in movimento o in evoluzione, talché la vita d'Abramo e quella di Pietro furono molto diverse l'una dall'altra (Matteo 5:33,34; 19:6-9).

## INSEDIAMENTI UMANI

L'uomo è un essere sociale e si associa per diversi motivi: così sorgono gli insediamenti.

# 1. CAVERNE O SPELONCHE O GROTTE

- raramente servivano come dimore stabili o abitazioni (Genesi 19:30); Soprattutto erano impiegate come nascondigli o rifugi (I Samuele 14:11; Ebrei 11:38);

# 2. ACCAMPAMENTI



- L'uso di tende ha origini antichissime (Genesi 4:20), dato il carattere nomade di molti popoli orientali e le origini d'Israele (Genesi 12:8);
- Il ricorso alle tende fu indispensabile nel pellegrinaggio nel deserto (Numeri 24:2-5);
- Talvolta si costituivano vere e proprie "tendopoli" (Genesi 25:16): la disposizione non era casuale o disordinata (Numeri 2:1):
- >Vi era una suddivisione per tribù e per famiglia;
- >Era formato un ampio circolo al cui interno si proteggeva bestiame;
- >La tenda del capo era la più grande e la più centrale, contrassegnata da un palo di 5/6m. o da una lancia conficcata in terra quale simbolo d'autorità (I Samuele 26:7);

# 3. VILLAGGI

- >Erano per lo più centri rurali di piccola entità (Luca 24:13);
- >La Legge faceva distinzione tra città con mura e villaggi senza mura (Levitico 25:29,31);
- >Raggruppati intorno ad una città fortificata, erano più o meno dipendenti dalla città madre (Giosuè 17:11);

# 4. LE CITTÀ

Dall'ebraico "IR", dal greco "POLIS" e dal latino "URBE", sorgevano in punti strategici dal punto di vista politico. commerciale e militare, soprattutto in prossimità di pozzi o sorgenti o corsi d'acqua;

#### Le mura:

>Quasi tutte le città erano protette da mura gigantesche per motivi di difesa (Giosuè 6:20);

>Alcune, tra cui Gerico, potevano vantare due cinte murarie concentriche (Deuteronomio 1:28; Giosuè 2:15);

#### Le torri:

>Vi erano torri incorporate nelle mura, soprattutto agli angoli (Il Cronache 6:15); Talune erano invece costituite >da strutture a se stanti, poste sulle alture della città (fortezze - Giudici 9:46);

# Le porte:

- >Erano parte integrante delle mura, strutture molto importanti per la città;
- >Erano aperte il mattino e chiuse al tramonto (Neemia 7:3);
- >Le città più piccole avevano una sola porta (Luca 7:12), le città più grandi ne avevano diverse, ognuna costituita da una grande ed una piccola (II Samuele 18:24; Matteo 7:13-14);
- >Erano di legno, pietra, rame, ferro con barre e serrature (I Samuele 23:7);

#### Costituivano:

- >O un passaggio obbligato per uscire ed entrare (Geremia 17:19);
- >O un luogo di annunci ed assemblee pubbliche (Proverbi 1:20-21; Il Cronache 32:6):
- >O il tribunale della città (Rut 4:1)
- >O segno ai potere ed autorità (Genesi 19:1; Ester 2:21; Matteo 16:18);

# 5. LE VIE

Esistevano tre tipi di vie:

- >Vie comuni lunghe strette e tortuose (Giosuè 2:19);
- >Vie importanti: presso le porte, edifici pubblici, il tempio (Neemia 8:1);
- >Vicoli (Proverbi 7:6-8);

Solo le vie più importanti erano lastricate con pietre: le altre erano in terra battuta (Salmo 18:42);

# 6. Il Mercato o piazza:

Era il punto più centrale del villaggio o della città, popolato da gente ed attività di ogni tipo: mercanti, venditori, compratori, cambiamonete, religiosi, magistrati, lavoratori, datori di lavoro, mendicanti. ecc. (Marco 10:46);

Era il posto ideale per:

- >Incontri, affari, relazioni sociali e religiose (Matteo 23:7);
- >Discussioni, saluti, pettegolezzi (Marco 12:38);
- >Collocamento al lavoro (Matteo 20:3-4):
- >Vertenze e controversie private (Atti 16:19-20):
- >Evangelizzazione (Atti 17:16,17).

# LE ABITAZIONI

Nei tempi biblici la casa rivestiva un ruolo molto importante: in casa si nasceva, si sposava, si moriva, era un centro di relazioni sociali e di lavoro. Parecchie

generazioni si succedevano sotto lo stesso tetto.

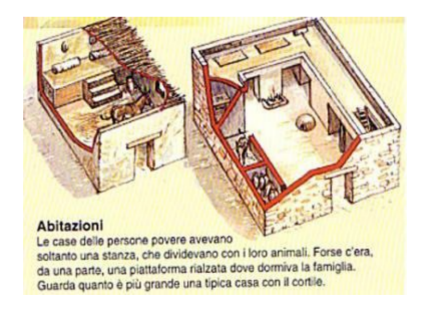
# 1. LE TENDE

# Composizione e struttura

- >Sono tra le più antiche abitazioni costruite dall'uomo:
- >Di forma oblunga, la tenda era eretta con tre o quattro serie di pali legati tra loro con corde e ricoperta da teli componibili;
- >I teli, della larghezza di circa 90 cm. erano di pelli di animali, soprattutto di pelo di capra, (perché era impermeabile)con asole di pelle alle estremità,a cui si legavano le corde che tenevano ancorata la tenda al terreno (Esodo 26:7);
- >I pioli, lunghi circa 60 cm.; erano di legno durissimo appuntito da un lato: lael ne usò uno per uccidere Sisera (Giudici 4:21);
- >Il pelo di capra, di colore nero, è poroso al caldo e si restringe alla prima pioggia divenendo impermeabile.
- >Tessuto molto rozzo, pesante pungente: questo è il "sacco di cui parla la Scrittura (segno di afflizione: Genesi 37:34; umiltà: Il Re 19:1; ravvedimento: Giona 3:5);
- > I teli più vecchi servivano per suddividere la tenda internamente;
- > I teli erano arrotolati per gli spostamenti (Isaia 38:12);
- >L'arredamento era ridotto all'essenziale: tappeti, stuoie per dormire, sacchi di frumento, macina, mortaio, otri appesi ai pali, utensili da cucina, lampade ad olio, il focolare. ecc.

# Simbologia e figure

- >Allargare la tenda (Isaia 54:2): segno di prosperità materiale o spirituale;
- >Tenda di Dio (Salmo 27:5): protezione e rifugio in Lui;
- >Abitare in tende (Ebrei 11:9,I3): pellegrinaggio, provvisorietà;
- >Gèmere nella tenda (2 Corinzi 5:1-4): vivere e soffrire nel corpo corruttibile;
- >Tenda distrutta (Geremia 4:20;10:20): rovina, distruzione, abbandono;
- >Tenda non rimossa (Isaia 33:20): forza, stabilità, tranquillità, benedizione.



## 1. CASE

Il termine ebraico BAVITH (riparo, rifugio) esprime chiaramente l'idea che gli Israeliti avevano della casa: luogo dove ripararsi durante il pellegrinaggio terrestre (Isaia 4:6);

- >La casa più comune nei tempi biblici era di dimensioni ridotte: uno o due quadrati di 3 m. di lato, intonacata con fango, un cortile interno per gli animali ed una scala esterna: i più facoltosi possedevano case con più vani;
- >Venivano costruite, quasi sempre con mattoni di argilla essiccati al sole (Giobbe 4:19) o con mattoni cotti, o con pietre irregolari e pietrisco, o con pietre squadrate di Basalto, arenaria, calcarea;
- >Dato che le case spesso erano fatte di argilla, si comprende come fosse facile per i ladri crearsi un varco (Giobbe 24:16; Matteo 6:19).

## Pavimento:

- >Era diviso in due parti: quell'interna rialzata e lastricata, quella verso la porta era in terra battuta:
- >In seguito venne realizzato con pietrisco e calcina. Quindi con mosaico.

#### Finestre:

- >Erano poche, una soltanto sulla strada, posta in alto e piccola;
- >Avevano sbarre di legno, grate e battenti (Proverbi 7:6);
- >Non avevano vetri ma stuoie o tessuti fini e trasparenti;

#### Porte:

- >Erano realizzate con legno di sicomoro o con legno di cedro (Isaia 9:9),rinforzate con sbarre, fissate su cardini e chiuse con serratura interna (Proverbi 26:14; Apocalisse 3:20);
- >Rimanevano aperte di giorno e serrate di notte (Luca 11:5-7);
- >Una porta aperta era segno di ospitalità ed accoglienza (Apocalisse 3:8);
- >Una porta chiusa era segno di vergogna o di paura (Giovanni 20:19);
- >Le porte delle case di città e quelle dei ricchi erano adorne di iscrizioni bibliche (Deuteronomio 6:9).

# Lampade:

- >L'illuminazione era assicurata da lampade ad olio di rame o di terra, poste su una sporgenza del muro o sul tavolo o su candelabri o appese al soffitto (Matteo 5:15);
- >Rimanevano sempre accese di notte per i viaggiatori (Matteo 5:16);
- >Dormire con la lampada spenta era segno di estrema povertà;
- >Una luce che si spegne è segno di maledizione (Giobbe 18:5-6);
- >Una luce ravvivata indica benedizione (Salmo 18:28):
- >Camminare nella luce significa abbandonare le tenebre ed il peccato (Efesini 5:8-14);

## Tetto:

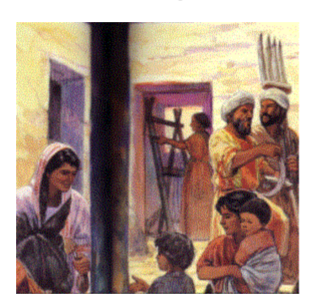
- >Era un piano realizzato con travi di legno poggiate sui muri perimetrali, su cui di disponevano canne intrecciate;
- >Il tutto era ricoperto da uno strato di argilla mista a sabbia e pietrisco che veniva compattato e livellato periodicamente;
- >Vi si accedeva da una scala esterna ed era dotato di un parapetto per motivi di sicurezza (Deuteronomio 22:8);
- >Era importante perché costituiva:
- -Luogo per essiccare o conservare i raccolti (Giosuè 2:6);
- -Luogo per dormire o riposare d'estate (1°Sam.9:26);
- -Postazione di vedetta (Isaia 22:1);
- -Luogo per proclamare bandi o fare annunci (tetto più alto Matteo 10:27);

- -Luogo di preghiera e meditazione (Atti 10:9);
- -Via di fuga per ladri o in caso di pericolo (Isaia 5:8; Luca 17:31);

## La sala di sopra:

- >Era un piano realizzato con travi di legno poggiate sui muri perimetrali, su cui di disponevano canne intrecciate;
- >La sala di sopra era una stanza costruita sul terrazzo, fresca di estate e riservata agli ospiti di riguardo (II Re4:10);
- >Nel N.T. fu usata:
- -Per l'ultima cena (Luca 22:11-12);
- -Per la preghiera dei 120 (Atti 1:13);
- -Per deporre il corpo di Tabita (Atti 9:36-39);
- -Per svolgere riunioni speciali (Atti 20:7-9).





La famiglia in Israele costituiva un'entità sociale molto forte e compatta, un vero e proprio clan i cui componenti, a volte numerosissimi. Vivevano e lavoravano a stretto contatto (Genesi 14:14;Luca 2:4).

## 1. IL PADRE

Nella mentalità orientale era inconcepibile che potesse esservi un gruppo di persone, una tribù, una famiglia senza che qualcuno ne fosse il padre, in pratica senza un'autorità, un capo o un responsabile in assoluto (Genesi 24:34);

> ll padre era l'autorità suprema cui tutti i membri della famiglia dovevano massimo rispetto e sottomissione: alla sua morte, o in sua assenza, tale ruolo era assunto dal figlio maggiore (Luca 15:11-12;

Genesi 42:37);

- >Ovviamente nella Bibbia la parola padre non sempre indica una relazione di parentela diretta, spesso è usata in senso metaforico:
- -Un uomo è definito "padre" di ciò che inventa (Genesi 4:21);
- -È definito "padre" un iniziatore di certe usanze (Genesi 4:20);
- -Si può essere "padre" nel senso di guida, protettore, custode, fiduciario (Genesi 45:8);

- -Si può essere "padre" alludendo alla discendenza o alle origini (Giovanni 8:39);
- -Si può essere "padre" nel senso d'appartenenza o di somiglianza nelle opere (Giovanni 8:44);

## 2. LA MADRE

La donna aveva un ruolo subordinato rispetto a quello degli uomini: fino al matrimonio era soggetta al padre, dopo al marito che chiamava "maestro" o "signore" (Genesi 18:10-12; I Pietro 3:6).

# Le manifestazioni della subordinazione della moglie al marito:

- >Si teneva nascosta quando c'erano ospiti (Genesi 18:9);
- >A pranzo serviva prima il marito ed i figli maschi, in seguito mangiavano la moglie e le donne (Luca 10:40);
- >Andavano sempre a piedi mentre gli uomini usavano la cavalcatura;
- >II marito poteva prendere l'iniziativa per il divorzio ma lei no;
- >Non ereditava la proprietà del marito che invece andava ai figli;
- >Se fosse stata infedele pagava con la vita, mentre l'infedeltà del marito produceva l'aggiunta di un'ulteriore moglie (Esodo 22:16;Deuteronomio 22:28);

# I doveri della moglie comprendevano:

- >La maternità (partorire figli e prendersene cura; I Samuele 1:20,21);
- >I lavori domestici (cucinare, attingere acqua, ordinare la casa, cucire abiti, ecc.. Giovanni 4:6-7);
- >II lavoro nei campi (Rut 2:2);
- >In ogni caso la donna aveva molta influenza sul marito e sui figli (Genesi 16:4-6;Proverbi 31:11,28);
- >Molte donne valorose hanno occupato anche ruoli pubblici eminenti (Giudici 4:5; II Re 22:14);

# 3. I FIGLI

- >Per le madri ebree dare alla luce dei figli era l'adempimento di un forte desiderio e motivo di grande gioia (Genesi 30:1,2);
- >I figli erano considerati una benedizione di Dio (Salmo 127:3,4);
- >Viceversa la sterilità era intesa come maledizione in quanto estinzione della famiglia (I Samuele 1:26,27): dare alla luce un figlio dopo un periodo di sterilità, equivaleva ad una grande benedizione (Luca 1:24,25);
- >La vera benedizione comunque erano i figli maschi (I Samuele 1:10,11) per due ragioni:
- -l maschi avrebbero accresciuto la grandezza e la ricchezza della famiglia;
- -Ogni donna ebrea sperava di diventare madre del Messia (Isaia 7:14):
- >L'istruzione dei figli era dovere della madre e del padre (Proverbi 6:20;31:1); solo i benestanti delegavano questo compito ai tutori (II Re 10:1).

# 4. IL RAPPORTO GENITORI FIGLI

- >I genitori dovevano non solo nutrire i figli ma educarli nelle vie di Dio (Deuteronomio 6:6,7);
- >Tale educazione doveva iniziare dalla primissima età ed essere abbastanza severa (Proverbi 22:6;13:24);

- >Un padre povero poteva cedere in schiavitù i suoi figli per un periodo di sei anni o consegnarli in pegno ai creditori (Esodo 21:1,7; Il Re 4:1);
- >Se il figlio sposava senza il consenso dei genitori era causa d'amarezza (Genesi 26:34,35):
- >Per i figli valeva la massima dei Decalogo: l'onora tuo padre è tua madre (Esodo 20:12);
- > I figli dovevano rispetto ed ubbidienza ai genitori: questi rappresentavano l'autorità di Dio nella casa (Levitico 19:3; Deuteronomio 21:18-21);
- >Anche nel Nuovo Testamento è ribadito tale concetto (Efesini 6:1; Colossesi 3:20). Colui che maltratta padre o madre fa vergogna e disonore (Proverbi 19:26), mentre colui che maledice o percuote i genitori è degno di morte (Esodo 21:15,17);
- >Saranno i figli a prendersi cura dei genitori anziani o infermi o bisognosi (Proverbi 23:22; I Timoteo 5:4);
- >Al contrario, i farisei permettevano di sostituire l'assistenza verso i genitori con un'offerta per il tempio (Matteo 15:4-6; Marco 7:11-13);



# **IL MATRIMONIO**

Il matrimonio indica la relazione unica esistente tra marito e moglie, ed è una chiara illustrazione della relazione esistente tra Cristo e la chiesa (Efesini 5:30-32).

# 1. IL CELIBATO.

- >Nell'Antico Testamento non è mai riportata la parola "celibe";
- >L'invito rivolto a Geremia rivestiva solo valore profetico (Geremia 16:2);
- >Nel N.T. viene talvolta presentato come specifica chiamata di Dio (I Corinzi 7:7-8);
- >Secondo la Bibbia, lo stato normale é quello del matrimonio (I Corinzi 7:9);

# 2. LA MONOGAMIA

- >Attraverso la creazione di Adamo ed Eva appare implicito che la monogamia sia lo stato matrimoniale normale stabilito da Dio (Matteo 19:4,5);
- >La poligamia ebbe inizio con Lamec (Genesi 4:19) e venne tollerata prima e sotto la legge mosaica (Deuteronomio 21:15;
- >I Samuele 1:1-2);
- >Fu causa però di gelosie, preferenze, problemi, amarezze (I Samuele 1:4-7; Deuteronomio 21:15-17);

- > I sacerdoti ed i profeti potevano avere solo una moglie (Levitico 21:13,14);
- >II N.T. prescrive senza eccezioni la monogamia (I Corinzi 7:2-3,10-11);
- >Le concubine (mogli di rango inferiore) occupavano una posizione secondaria rispetto alle mogli e solitamente erano di bassa estrazione sociale o schiave o straniere (Genesi 25:5-6);
- >II N.T. pone il concubinaggio allo stesso piano della fornicazione e dell'adulterio.

# 3. VERSO IL MATRIMONIO

# La scelta della sposa:

- >Era prerogativa dei genitori e veniva accettata come volontà di Dio (Genesi 21:21;24:2-4,50,51,67);
- >A volte sceglieva il giovane ed i genitori conducevano le trattative (Genesi 34:1-7);
- >Raramente un giovane si sposava contro il volere dei genitori (Genesi 26:34,35);
- >Alcune volte agivano dei mediatori che non toccavano cibo prima di concludere la trattativa (Genesi 24:33; Il Corinzi 5:20);

#### Il fidanzamento:

- >Era suddiviso in due fasi: la promessa (senza legami) ed il fidanzamento vero e proprio;
- >Il fidanzamento era vincolante quasi quanto il matrimonio ed era accompagnato da un contratto verbale o scritto (Genesi 29:18);
- >I fidanzati venivano chiamati moglie e marito ed avevano l'obbligo della fedeltà (Matteo 1:18-20):
- >I fidanzati/coniugi restavano nelle rispettive famiglie e non avevano relazioni coniugali (Genesi 29:21):
- >Generalmente la ragazza si fidanzava all'età di 13-14 anni, mentre il ragazzo tra i 18 e 24 anni;
- > Il fidanzamento durava circa 12 mesi;
- >In tale periodo lo sposo preparava la casa, la sposa gli abiti nuziali e la famiglia della sposa le celebrazioni nuziali;
- >Non potevano essere prese come mogli le donne cananee, moabite ed ammonite (Esodo 34:11-12,16; Deuteronomio 23:3,4);
- >Era permesso invece il matrimonio con una schiava straniera o con una prigioniera di guerra (Deuteronomio 21:1,11);

## Lo scambio dei doni:

- >II dono (MOHAR): un compenso che lo sposo offriva alla famiglia della sposa per suggellare il patto ed unire le due famiglie (Genesi 34:12);
- >La dote: dono del padre della sposa alla figlia, costituito da servi, terreni, preziosi, denaro, ecc. (Genesi 24:59,61);
- >I doni dello sposo alla sposa (Genesi 24:53; Apocalisse 22:12);
- >Nella dote era compreso un cerchietto di 10 monete da applicare al copricapo della sposa:la perdita di una di quelle monete era motivo di grande sconforto (Luca 15:8-9);

## 4. MATRIMONIO

## Le cerimonie nuziali:

>La sposa indossava abiti ricamati, gioielli. una cintura speciale ed il velo (Salmo 45:13-14; Isaia 61:10; Geremia 2:32): i capelli erano intrecciati con pietre preziose

comprate o prese in prestito;

- >Per lo sposo, oltre ad abiti eleganti, vi era un diadema particolare (Isaia 61:10);
- >Le amiche, che vestivano la sposa, le stavano accanto come "compagne" (Salmo 45:14):
- >Anche lo sposo aveva un gruppo di compagni ( "amici dello sposo" ): uno di questi faceva da testimone e da "maestro di tavola" (Matteo 9:15; Giovanni 3:29,30);

#### Il corteo nuziale:

- >Lo sposo ed i suoi amici, la sera fissata per le nozze, si recavano in corteo alla casa della sposa, accompagnati da musiche, canti e danze (Geremia 7:34);
- >La strada era rischiarata dalle lampade ad olio (Salmo 119:105);
- >La sposa attendeva con le amiche. pronte ad unirsi al corteo con le loro lampade (Matteo 25:6-7);

## La festa nuziale:

- >Si teneva a casa dello sposo,e durava almeno sette giorni (Matteo 22:2-4; Giudici 14:11-12);
- >Ogni invitato riceveva un abito di nozze (Matteo 22:12);
- >Il maestro di tavola o scalco ("l'amico dello sposo") presiedeva i festeggiamenti (Giovanni 2:8):
- >Elementi essenziali della festa erano il vino, i cibi, i canti, le musiche, le danze ed i giochi (Giovanni 2:1-3; Cantico dei Cantici 2:4);
- >Non vi era una vera e propria cerimonia religiosa, ma erano pronunciate specifiche benedizioni da parenti o amici e era sottoscritto l'atto di matrimonio o patto di fedeltà stilato dal padre della sposa (Genesi 24:60; Rut 4:11-12; Malachia 2:14);
- >Con l'introduzione solenne della sposa nella casa dello sposo, le formalità matrimoniali erano complete e cominciava la coabitazione e la vita coniugale (Salmo 45:13-15);

# **GOELATO - LEVIRATO - DIVORZIO**

Rappresentano tre istituzioni bibliche e tre pratiche della vita di Israele.

# 1. II GOELATO

- >È l'istituzione vigente tra gli Ebrei ed altri Semiti dell'Antico Oriente indicante gli obblighi che, in determinate circostanze, incombevano al parente più prossimo (Levitico 25:25);
- >Il parente più prossimo era il "GOEL" (riscattatore, redentore), cioè colui che doveva assumersi determinati obblighi allo scopo di difendere la libertà, la vita, il nome e gli averi dei componenti la famiglia (Rut 4:14);
- > l casi in cui il parente più prossimo doveva intervenire:
- -Riscattare la proprietà di un parente costretto a venderla (Levitico 25:25);
- -Riscattare il parente ridotto in schiavitù dai creditori (Levitico 25:48-49);
- -Vendicare l'omicidio volontario a danno di un congiunto (Deuteronomio 19:11-12; Numeri 35:18-19);
- -Sposare la cognata o la parente vedova senza figli (levirato):
- >Nell'A.T., spiritualmente, Dio era il "Goel", cioè il liberatore dall'Egitto, da Babilonia e dal peccato (Esodo 6:6; Michea 4:10; Geremia 31:11; Giobbe 19:25);
- >Nel N.T. Gesù Cristo sarà il Redentore il grande "Goel" del genere umano (Colossesi 1:13-14; I Pietrp 1:18-19);

#### 2. IL LEVIRATO

- >Dall'ebraico "YABAM" e dal latino "LEVIR" (cognato), la prescrizione del levirato stabiliva che il cognato o il parente più prossimo sposasse la vedova senza figli per evitare che il nome del defunto si estinguesse (Deuteronomio 25:5);
- l>l primogenito di tale unione era considerato legalmente figlio del defunto e ne portava il nome (Deuteronomio 25:6);
- >Tale pratica era attuata anche prima della Legge mosaica (Genesi 38:6-8), ed era ancora in uso al tempo di Cristo (Matteo 22:23-28);
- >Nel caso di Rut, fu un parente ad esercitare questo diritto-dovere (Boaz) e fu Rut ad usufruirne perché Naomi era troppo anziana (Rut 4:8-10);
- >Il parente più prossimo poteva anche rinunciare, al diritto di riscatto: in tal caso il diritto passava ad altro parente, ma grande era la vergogna sul rinunciatario (Deuteronomio 25:7-10);

## 3. IL DIVORZIO

## Secondo l'Antico Testamento:

- >Mosè non comandò il divorzio ma lo "permise" per la durezza del cuore del popolo, regolamentando una pratica già esistente (Matteo 19:3);
- >Solo il marito poteva prendere l'iniziativa di sciogliere il matrimonio (Geremia 3:1);
- >La motivazione che consentiva il divorzio era abbastanza vaga, "qualcosa di indecente" (Deuteronomio 24:1);
- >Poiché l'adulterio non si risolveva col divorzio, ma con la lapidazione (Deuteronomio 22:22; Levitico 20:10), le ragioni del divorzio dovevano essere alquanto banali (Deuteronomio 22:13,14);
- >Era necessario un "atto di ripudio" o "lettera di divorzio" da parte del marito: tale atto annullava il matrimonio originale e permetteva alla donna di risposarsi (Isaia 50:1; Deuteronomio 24:1-3);
- >Separandosi dalla moglie, il marito era tenuto, per tradizione, a versarle una somma di denaro come riparazione o "prezzo del divorzio".

# Il divorzio non era ammissibile nei seguenti due casi:

- >Verso una donna sposata dopo una violenza fisica (Deuteronomio 22:28-29):
- >Verso una donna ingiustamente accusata dal marito di non essere vergine (Deuteronomio 22:13-19);
- >Una donna divorziata e risposata, in caso di ulteriore divorzio o morte del secondo marito non poteva sposarsi nuovamente con il primo marito (Deuteronomio 24:1-4);
- >In ogni caso, Dio odia il divorzio e loda la fedeltà coniugale (Malachia 2:16; Proverbi 5:10-20; Ecclesiaste 9:9).

# **Secondo il Nuovo Testamento:**

>Sia Cristo che gli apostoli sono decisamente contrari a tale pratica (I Corinzi 7:10,11;

Romani 7:2,3);

>Sembra che sussista l'eccezione dovuta alla fornicazione (Matteo 19:9);

#### Notiamo però:

- >Non sono previste altre motivazioni o situazioni;
- >Si parla di fornicazione e non di adulterio, per cui taluni interpretano come possibilità di scioglimento del "fidanzamento" ebraico e non del matrimonio (Matteo 1:18-19):
- >Anche in caso di infedeltà è ancora possibile salvare il proprio matrimonio, se vi è pentimento e perdono (Salmo 51:1-4);

>La frase "se si fosse separata" di I Corinzi 7:11, è riferita alle difficoltà matrimoniali che potrebbero sorgere dalla diversità di fede, così come si deduce dal contesto (I Corinzi 7:12-15; Matteo 10:34-36);

# Nel suddetto caso, però:

- >La decisione di separarsi sarà sempre del coniuge non credente;
- >Il coniuge credente, benché innocente rimanga senza sposarsi;
- >Il credente preghi per la salvezza dei coniuge non credente e per la loro riconciliazione;

Per taluni casi eccezionali, quando il credente si trovi nella assoluta necessità di passare a seconde nozze, costui o costei si assumerà personalmente ogni responsabilità davanti a Dio, senza coinvolgere in alcun modo ministro e comunità (Romani 14:4,10-12).

Copyright ©Cristiani Evangelici 2000 - All right reserved